
 

 در خوزستان  یمشعشع یامرا یدئولوژیو ا ینید تیتحول ماه ریس یواکاو

 2 فرد یعباس مهدو ریام ،1 مقدم یمحمد احمد دیس 

  

  

  

 چکیده

در اواخر قرن نهم و اوایل قرن دهم )پانزدهم میلادی( ایران یک واحد سیاسی یکپارچه نبود، در شرق ایران ضعف قدرت بازماندگان 

تیموری مشهود و در قسمتی دیگر از غرب ایران، توسعه حکومت ترکمانان قراقویونلو و آق قویونلو آشکار بود. در چنین اوضاع و 

 038/م1341سیاسی در نواحی مختلف ایران قوت داشت. از جمله حدود سال  -های مذهبی نهضتاحوالی احتمال نضج گرفتن 

احمد بن فهد حلی علامه ق در منطقه جنوب عراق و خوزستان نهضت مذهبی شیعی به رهبری سید محمد بن فلاح از شاگردان .ه

ق( از علمای حوزه 018بن فلاح ) متوفای  نضج گرفت که به سرعت به حکومت محلی تبدیل گشت. موسس این دولت سید محمد

نهضت خود را با تکیه بر علوم غریبه که از استاد )علامه احمد بن فهد حلی( خود یاد گرفته بود ق  020بود که در سال عراق حله 

 03۵ل ست در ساهای متمادی تواننمود. با این ادعا توانست نظر بیشتر قبایل خوزستان را به خود جلب کند وی بعد از جنگآغاز 

ق به صورت  413تا سال به مرکزیت حویزه ایجاد کند. از این زمان به بعد، مشعشعیان  اثنی عشری قمری حکومت مستقل شیعه

بیش از دویست سال به صورت حکمرانان تابع بر این منطقه حکومت کردند. این مستقل حکومت کردند و بعد از حمله صفویان 

فرهنگی و شکوفایی علم دینی، علم دوست، اهل فضل و دانش بودند. به این جهت آنان موجبات رشد حکمرانان مردمانی بزگوار، 

و حویزه خصوصا بعنوان مرکز حکمرانی خوزستان در آن  و هنر منطقه خوزستان را فراهم آوردند. دیری نپائید که خوزستان عموماً

لم و جویندگان فضیلت و ادب آهنگ آن نمودند و در آن رحل شد. مرکزی که طالبان ع مذهبیزمان یکی از مراکز عمده علمی 

 اقامت افکندند. مفسرین، فقها، حکما، ادبا و شعراء بزرگی از آن ظهور نمودند.

 : مشعشعیان، سیدمحمد بن فلاح، مهدویت، حویزه یکلمات کلید

 

                                                             
 اتیدانشگاه قم ،دانشکده اله ،یتمدن و ملل اسلام خیتار شیگرا یو معارف اسلام اتیمسئول: دانش آموخته رشته اله سندهینو 1   
  اتیقم دانشکده اله دانشگاه یو تمدن ملل اسلام خیتار یتخصص یدکترا2  

 مجله مطالعات حقوقی پانتا

،  53شماره 

دوره اول ، سال 

چهارم ، 

 8531زمستان 

 53-81صص 

 

 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jl

aw
st

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
05

 ]
 

                             1 / 16

https://jlawst.ir/article-1-980-fa.html


 

 53-81، صص 8531، دوره اول ، سال چهارم ، زمستان  53شماره 

 

 مقدمه 

ق آغاز کرده بود. یورش هلاکو در  410آید که چنگیز خان از سال دوره هلاکوخان آغاز مرحله دیگری از یورش مغولان به شمار می

مذهبی اسماعیلیان در الموت و خلفای عباسی در بغداد انجامید. که هر یک آثار مهمی  -نهایت به اضمحلال در کانون مهم سیاسی 

 سقوط اب و گردید تحول و خدشه دچار بغداد سقوط با سیاسی و دینی مرکزیت. بودند گذاشته جا هب سیاسی –در حوزه اعتقادی 

اسماعیلیان از پیشگامان مبارز نظامی در حوزه تشیع کنار نهاده شدند. بی ثباتی سیاسی همراه بی ثباتی مذهبی، وجه بارز این  الموت،

رای شیعه ای برسمیت مذهب اهل سنت پایان یافت و فرصتی بی سابقهبا سقوط خلافت عباسی دوره بوده است. چون در این دوره 

 –های محلی و قومی درگیری ها، نابسامانی ها، ظهور سلسله .آیددوازده امامی برای رسمیت دادن به مذهب خود به حساب می

ختگی سیاسی و اوج پراکندگی دارد؛ به طوری که در هر گوشه، ای موجود در فاصله میان ایلخانان تا تیموریان، نشان از هم گسیقبیله

های میان آنان حتی حکومت آنان بر بروز درگیری قراقویونلوها و آق قویونلوها و کشمکش .کردفرمانروای مستقلی حکومت می

زی قدرتمند مرکها در نبود یک حکومت های جنوبی منطقه خوزستان و جنوب شرقی عراق عرب، آشفتگی و کشاکش قدرتبخش

هشتم و نهم هجری، باید گفت که مرزهای سیاسی ثباتی نداشت. ظهور و سقوط حکومتهای  .ندهد. در نگرشی کلی به قررا نشان می

های اقتصادی و های اجتماعی را فراهم آورده بود. این جنبش، عمدتا از یک سو از نابسامانیمختلف، زمینه مساعد برآمدن جنبش

شدند و از سوی دیگر، بر جریان فکری و اعتقادی جدیدی مبتنی بودند که خیزش نوربخشیان، مشعشعیان و یاجتماعی ناشی م

ها و تفاوت مناطق ها قرار دارند، که به رغم تمایز عناصر نژادی مخاطبان و حامیان آنها و جنبشی این گروهصفویان در زمره

های مذکور، صفویان و مشعشعیان موفق به از جنبش .یز به تشیع همانند بودندها در رویکردی مبالغه آمی این گروهفعالیت، همه

تشکیل حکومت شدند، با این تفاوت که حکومت مشعشعیان، بر خلاف صفویان، فراگیر و دیر پا نبود از آغاز تا انجام جنبش و 

ی هاجنبش و هاگروه فعالیت تاریخ در هجری نهم سده (1: 1404)یوسفی،حکومت مستقل مشعشعیان حدود هفتاد سال به دراز کشید

 ندآمد وجود به دوران این در صفویان و مشعشعیان، حروفیان نوربخشیان، نظیر هاییجنبش .است برخوردار بسیار اهمیت از شیعی

 در گرفیش تأثیر و معنوی بزرگهای دگرگونی هاگروه این فعالیت اثر در. اندداشته گرایش تشیع به بسیار هاجنبش این تمامی و

 دگرگونی پدیدآورندگان و دارانطلایه از یکی مشعشعی سلسله. آمد وجود به اعراب از قسمتی و فارس آذری، لر، کرد، مردم اذهان

 فویهص پیرو و وابسته فرمانروایی شکل به صفویه دوره در مدت کوتاه استقلالی از پس مشعشعیان. روندمی شمار به دوران آن

ها گروه این اکثر. بودند فرهنگی و اجتماعی دینی، فکری، مسائل در مختلف اعتقاداتی دارای این دوره هایجنبش از یک هر. درآمدند

 درآمیختن نتایج زا یکی برخواسته بودند. یکدیگر با گرایش دو این ارتباط در و است بوده تصوف و تشیع از گرفته نشأت عقایدشان

 نای که باشندمی جنبش این فلاح بنیانگذار بن محمد سید پیروان از آنان .است بوده مشعشعیان نهضت آمدن پدید تصوف و تشیع

 شکل به سپس و غرب جنوب از بخشی بر مستقل شکل به.( ق 413-033هفتاد سال) مدت و آمد وجود به وی فعالیتهای با نهضت

 به اظهار شروع آنگاه کرد، آغاز صوفیانهای مقدمه با را خود حرکت وی. نمودندمی حکمرانی آنجا بر مرکزی حکومت جانب از والی

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jl

aw
st

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
05

 ]
 

                             2 / 16

https://jlawst.ir/article-1-980-fa.html


 
 

 در خوزستان یمشعشع یامرا یدئولوژیو ا ینید تیتحول ماه ریس یواکاو

 احبص اطراف نواحی برخی و در خوزستان قرن پنج مدت به که بودند اجتماعی و سیاسی جنبشی مشعشعیان. نمود دعاوی برخی

( در این دوران 2: 1442قیم و بداوی، )نمودند نیز شایانی خدمات شدند و بسیاری تحولات دچار مدت این در و بودند آوازه و نفوذ

این حکومت از وضعیت تاریخی و تمدنی مستقلی برخوردار بود. در همین راستا تفاسیر متعددی در رابطه با تاریخ و تحولات آن 

نویسند: سید محسن مشعشعی در واقع یک حاکم و رهبر وجود دارد. سید علی بن سید عبدالله و غیاثی در کتاب الراحله المکیه می

وده که قبا از صفویان به همگن سازی در مناطق تحت نفوذش پرداخت. از جمله کارهای او ایجاد بروکراسی مشعشعیان و شیعی ب

تشکیل ارتش و بسط شهرنشینی بوده که سه شهر المحسنیه و مالکیه و قیصریه را بوجود آورد. از دیگر اقدامات مشعشعیان ضرب 

های شوش و شوشتر و اهواز ضرب سکه با نام امامان شیعه است که در موزه سکه و ساخت مدارس دینی در شهرهای مختلف و

 هجری، نهم و هشتمی هاسده در مشعشعیان با سو هم و عصر همی هاجنبش با مقایسه در معرض دید عموم قرار دارد. در

 و سیاسی اعتقادی، منظر از و گوناگونی هااز جنبه موضوع این که است حالی در این. دارد وجود آنان مورد در کمی هایپژوهش

از این رو در پژوهش حاضر تاثیر این دولت را در توسعه علوم دینی و آموزشی مورد  .است برخوردار فراوانی اهمیت از اجتماعی

 دهیم.بررسی قرار می

 پیشینه پژوهش

وره هایی که در دهای دست اول اشاره داشت، پژوهشبایست به بیان پژوهشپیشینه و سابقه در باب مشعشعیان در ابتدا می   

توان به کتاب کلام المهدی اثر سیدمحمد مشعشعیان و یا در دوره تاریخی نزدیک به ایشان به نگارش در آمده اند از این دست می

سید علی بن سید عبدالله مؤلف کتاب الرحلة المکیه، آخرین فرد از عصر طلایی  سیدعلی خان،بن فلاح، تاریخ مشعشعیان اثر 

 1120شکوفایی علوم نزد مشعشعیان است. او حوادث مشعشعیان از تأسیس حکومت و روی کار آمدن سید محمد بن فلاح، تا سال 

تاریخ نگاران، در تألیف تاریخ مشعشعیان  یی تحریر در آورده است. از آن جا که کتاب مزبور مأخذ اصلی و عمدهق را به رشته

( و همچنین منابعی 141: 1404)قیم، عالم و صاحب فضل خویش است تر از نیاکانبوده، از این رو سید علی، نام آورتر و معروف

از لابلای مطالب آن یافت، از جمله این آثار کتاب مجالس المومنین اثر نورالله قاضی شوشتری، تذکره  توان اطلاعاتی پراکندهکه می

شوشتر اثر سید عبدالله جزایری، تاریخ عالم آرای عباسی اثر اسکندر بیگ ترکمان، حبیب السیر اثر خوانده میر نام برد. از این منابع 

باشد و توان استفاده کرد. از جمله منابع دیگری که مربوط به عصر صفویه مین میبه عنوان منابع دست اول در تاریخ مشعشعیا

ها: مهاباشد، از جمله این سفرنهای دوره صفویه میتوان به دست آورد، سفرنامهاطلاعاتی پراکنده از میان آنها در مورد آل مشعشع می

یان فرنامه نیبور است. منابع دیگری وجود دارد که هم عصر با مشعشعسغرنامه پیتر دلاواله، سفرنامه کروسینسکی، سفرنامه کمپفر، س

نوشته نشده است و یا نویسنده فاصله زمانی اندکی با دوره مشعشعیان نداشته است که این منابع جزو منابع دست دوم محسوب 

اله خوزستان اثر احمد کسروی، ماهیت توان به کتاب تاریخ پانصد سای آثار میشوند از جملههای جدید میشوند و شامل پژوهشمی

ای با عنوان تاملی بر ورود تشیع به خوزستان در قرون نخستین اسلامی، اجتماعی مشعشعیان اثر محمد علی رنجبر، مقاله-فکری

نام گری بای دیگر با عنوان سیدمحمد بن فلاح و اندیشه مهدویت و اثر دیای یا نام آغاز نهضت مشعشعی در قرن نهم و مقالهمقاله

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jl

aw
st

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
05

 ]
 

                             3 / 16

https://jlawst.ir/article-1-980-fa.html


 

 53-81، صص 8531، دوره اول ، سال چهارم ، زمستان  53شماره 

های سیدمحمد بن فلاح اشاره کرد. با این وجود در رابطه با آل مشعشع یا حکومت رهبری مشعشعیان، آغاز و فرجام فعالیت

مشعشعیان در جنوب غربی و جنوب ایران خصوصا در خوزستان آثار جامع زیادی نیست. در بسیاری از اسناد و مدارک دست دوم 

گونی در رابطه با اعتقادات، دین و مذهب، ایدئولوژی و وضعیت تاریخی و تمدنی آنان نگاشته و غیر رسمی مطالب مختلف و گونا

ها استناد نمود. آنها را مطابق با واقعیت دانست. با وجود همه این آثار شده است. اما به راحتی و به طور یقین نمی توان به این گفته

 قش مشعشعیان در ترویج مذهب تشیعد حکومت مشعشعیان وجود ندارد. نتوان گفت که اثر منسجم و جامعی در موربه جرات می

در حقیقت، نهضت شیعی مشعشعیان در زمان حکومت شاهرخ میرزا در خوزستان به رهبرى را مورد بررسی قرار داده است. 

د. مذهب اصلی این حکومت از ابتدا به عنون حکومت دینی پایه گذاری شق، شکل گرفت. ه. 033سیدمحمد مشعشع، در سال 

 (. 1443 بیت سیاححاکمان این حکومت تشیع بود و ین افراد خود از بزرگان و عالمان مذهب تشیع بوده اند)

 چهارچوب نظری

 ماهیت اجتماعی مشعشعیان 

 لای با روستایی عشایری و شهری تقسیم نموده اند. روستا به عنوان محمناطق جنوب عراق و عرب خوزستان را به دو بخش قبیله

 ى قبایل بود. الگوی اقتصادی آنان مبتنی بر کشاورزی یا زراعی دامی بود.ای و یا تحت سلطهاستقرار گروهی یک جانشین قبیله

مسافرتی از سوی برخی قبایل منطقه، به  -های تجارتی های کشاورزی و دامی، راهداری و تأمین امنیت کاروانعلاوه بر فعالیت

ی راهداری گروهی از اعراب خفاجه یاد کرده است ی امرار معاش یاد شده است ابن بطوطه از وظیفههای اصلعنوان یکی از شیوه

دادند. از سوی دیگر، گروهی دیگر از همین اعراب که افزون بر راهنمایی کاروانها، شتر را نیز به عنوان مرکب نقل و انتقال کرایه می

 یعیدی ( نیز در حومه ند. هم چنان که به تعبیر وی اعراب معادی )بنی معدیی کوفه به کار غارت و دستبرد مشغول بوددر حومه

-2۵8: 1413، )سیادتها بتازند و غارت کنند، حتی اگر این کاروانیان درویشان فقیر باشندواسط مترصد فرصتی بودند که به کاروان

2۵1) 

 بر آمدن مشعشعیان  پیش ازدر تاریخ خوزستان  دینیتحولات 

. کردندعه از همان زمان رحلت پیامبر اکرم )ص( همیشه در رنج و سختی و مشکلات و جنگ با دشمنان، گذران ایام میدر واقع شی

بریدند و آنان را بر ها صد چندان شد. امویان دست و پای شیعیان را در عراق میاما بعد از شهادت امام علی )ع( شدت این سختی

چالها افتادند. در برابر  عطای شیعیان از بیت المال قطع شد و دوستداران علی )ع( به سیاه کردند،دار و خانه هایشان را خراب می

آن، جعل حدیث در مدح و ستایش خلفا و معاویه دریافت صله و جایزه رایج گشت و معاویه دستور داد احادیثی در مذمت امام 

ای از امامان را به شهادت رساندند و مصیبت عظیمی بنی امیه عدهعلی )ع( بسازند و ایشان را بر منابر و در مجالس سب و لعن کنند. 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jl

aw
st

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
05

 ]
 

                             4 / 16

https://jlawst.ir/article-1-980-fa.html


 
 

 در خوزستان یمشعشع یامرا یدئولوژیو ا ینید تیتحول ماه ریس یواکاو

هجری حکومت امویان فروپاشید و عباسیان بر سر حکم آمدند. در روزگار  142یعنی فاجعه کربلا در عهد امویان رخ داد. به سال 

)ع( به دست عباسیان شربت شهادت  بنی عباس شکنجه و قتل عام شیعیان بیش از عهد بنی امیه بود و سایر امامان جز امام زمان

ها موجب جلای وطن خاندان علی )ع( و شیعیان و مهاجرت ایشان به ایران و سایر این ستم. (۵1-۵8: 1401)محمد زاده، نوشیدند

ها گردید، در آن زمان در جهان چند مرکز اصلی ترویج و گسترش تشیع وجود داشت، کوفه، مدینه، سامراء، جبل عامل، سرزمین

اهواز یکی از شهرهای مشهور مملو از دانشمندان، پیشوایان دینی، بازرگانان و  .نیشابور، ری، بخشی از مازندران، و گیلان ،م، اهوازق

متمولین بومی و غیر بومی بوده است. طبیعی است که به میمنت اقامت پربرکت هر چند کوتاه مدت امام رضا )ع( در اهواز، و نیز 

شیعی از قبیل عبدالله بن نجاشی فرماندار اهواز وکیل امام صادق )ع( در آن سامان، حسن بن سعید و  های بارزوجود شخصیت

حسین بن سعید اهوازی، علی بن مهزیار و ابن سکیت و دیگران علاوه بر عوامل دیگری همچون مهاجرت و یا تبعید جمع زیادی 

اهواز از همان ازمنه پیروی از مکتب اهل البیت )ع( بود، در حالیکه در آن نواحی، مذهب رایج و غالب مردم  از شیعیان کوفه به آن

(. 08: 1، ج1414)پورکاظم چلداوی،قرون به استثنای قم و چند شهر دیگر، مذهب تشیع در اکثر شهرهای ایران در اقلیت بوده است

رفت. امپراطوری گسترده اسلامی به شمار می های زمینی خوزستان در قرون اولیه اسلامی به منزله گذرگاهی بین شرق و غربراه

ل نمود. در نتیجه بر تحوبدیهی است، کاروانها و کشتیهای حامل کالاهای بازرگانی، فرهنگ و تمدن ملتها دیگر را با خود حمل می

اهواز،  عددی چونگذاشت، تا جایی که کثرت علما و ادبای خوزستان در اماکن متعلوم و فرهنگ و ادب خوزستان تأثیر مستقیم می

ه. ق شگفت انگیز  1۵3شوشتر، حویزه، رامهرمز، دورق )شادگان(، عبادان )آبادان( در قرن دوم تا حمله مغول به خوزستان در سال 

توان به خاندان سهل اهوازی، خاندان نوبخت کند. از جمله این دانشمندان و ادبا که به خوزستان منتسب شده اند، میجلوه می

انشمندان و شاعرانی چون، ابوالقاسم زجاجی صاحب کتاب الجمل، ابراهیم صولى، أخبطل اهوازی، ابو نؤاس اهوازی، اهوازی و د

ابوالقاسم تنوخی، ابویوسف یعقوب ابن سکیت دورقی، ابوالعیناء اهوازی، عکاشه عمی، شیخ الصوفیه سهل بن عبدا... تستری، 

در آبادان ساخت( شیخ حسن رامهرمزی، شیخ احمد إیذجی و ابوهلال عسکری اشاره عبدالوحد بن زید عبادانی )اولین رباط زهد را 

 (441: 1، ج1412-1418)العزاوی، نمود

 در زمان مشعشعیان دینی و فرهنگیاوضاع 

و خوزستان از معدود سرزمینهایی است که در اواخر دوره مغولی و دوره انحطاط عثمانی از حاکمانی حامی و مشوق، علما و ادباء  

های شعرای عرب برخوردار بوده است. خاندان مشعشع که از اواسط قرن نهم تا اواخر قرن سیزدهم بر خوزستان و قسمتی از سرزمین

پورکاظم )کردند یا خود عالم، یا شاعر و ادیب بوده، یا بستر مناسب برای پیشرفت علما و ادبا را فراهم نمودنداطراف آن حکومت می

ها را و کتابخانه دینی ادب داشتند بطوریکه مدارس بنابراین آل مشعشع توجه خاص به فرهنگ، علوم و . (10: 1، ج 1414چلداوی،

تأسیس، دانشمندان و ادیبان را مورد حمایت خود قرار دادند. استادان و صاحبان فکر و اندیشه را به سرزمین خود دعوت کردند تا 

دب پرورش دهند. نتیجه آن شد که فرهنگ و تمدن همگام با پیشرفت اقتصادی و فرزندان این مرز و بوم را از لحاظ فرهنگی و ا

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jl

aw
st

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
05

 ]
 

                             5 / 16

https://jlawst.ir/article-1-980-fa.html


 

 53-81، صص 8531، دوره اول ، سال چهارم ، زمستان  53شماره 

حکام و والیان مشعشعی سعیشان بر این بود که دولت  . (10-11: 140۵)کریم اللامی، های زندگی پیشرفت کندآبادانی و دیگر جنبه

بودند که جزء با بالا بردن سطح آگاهی و فکری  های اجتماعی سالم و قوی بنا نهند. آنها بخوبی آگاهو حکومت خود را بر پایه

ی مردم دستیابی به چنین هدفی امکان پذیر نیست، سیدمحمدبن فلاح مؤسس دولت مشعشعی درس خوانده مکتب شیخ احمد عامه

ر استاد خود او در مدت کمی توانست نظ. (40: 18ه.ق، ج 1384)عاملی، بن فهد، از شاگردان ممتاز او و از عالمان روزگار خود بود

را در عدم حضورش به دست گیرد. واضح است که چنین فردی به محض به دست گرفتن  ی تدریس استادرا جلب کند و حلقه

قدرت و انتخاب حویزه به عنوان مرکز حکومت خود، آن را به مرکز فرهنگی، دینی و سیاسی تبدیل کند. حویزه شهری شد بزرگ 

ه، مجامع علمی و پژوهشی و دارالحکمه و نیز دارای کاروان سراها، بازارها، مساجد، گرمابه ها، های علمیو معتبر با مدارس، حوزه

سید محسن فرزند دیگر سید محمد که پس از  . (124: 1412، عزیزی بنی طرفی)های ارزشمندی شدهای عالی و کتابخانهعمارت

ساله فرمانروایش  31رسید، در دوران و بنادر خلیج فارس میمرگ پدر به جای او نشست. قلمرو حکومتش تا بغداد و کرمانشاهان 

ر ایران در سراس همواره حامی و مشوق علما و فقهاء بود: و کتابهایی نیز بنام او نوشته شد: در آن زمان بازار شیعی گری و سنی گری

عیان قرار گرفت بودند و بسیاری طرفداران مذهب شیعی، مورد حمایت مشعش. (۵1: 14۵1)کسروی، و عثمانی بسیار گرم شده بود

کرد و نهایتا کتابهایی بنام او نوشته شد: مولانا حمایت می از علمای شیعی به سید محسن روی آوردند و سید نیز از علما و فقها

طان لی آنرا به نام سید محسن مشعشعی مصدر کرده است. سشرح تجرید نوشته و دیباچه ای برشمس الدین محمد استرآبادی حاشیه

بنابراین سید محسن با کرم و بخشش  .(12)موسوی مشعشعی:محسن نیز کار او را پسندیده، هدایای گرانبها برای او به ارمغان فرستاد

و دانش پرروی، برای خود و خاندان خویش اعتبار و وجاهت شایانی کسب کرد. تجلی و نمود بارز این اعتبار در روی آوردن 

)مرعشی شوشتری، نامیدند« ملک محسن»یا « سلطان محسن»ناف سوى او بود. به همین جهت او را علمای شیعه از اطراف و اک

از »به گفته کسروی (. 414: 1402)رنجبر،سید مبارک که مقارن سلطنت شاه عباس صفوی حاکم مشعشعیان بود( 444: 2، ج 1411

انی کارهای ناشایستی از او سر زد ولی معروفترین گرچه در ابتدای جو برداشت حویزه و عربستان چیزی به شاه نمی پرداخته

ای از علما شیعه و از آن میان شیخ عبد اللطیف جامعی را به حویزه فرا پاره و( 10: 14۵1کسروی، «)است انفرمانروای مشعشعی

 (232: 2ج ه.ق،  1381)افندی تبریزی، خواند و به یاری آنها مذهب شیعه دوازده امامی را جانشین مهدیگری مشعشع کرد

های برجسته و شاخص مشعشعیان در عرصه علم و فرهنگ نامید. او بی آنکه بدران را باید یکی از چهره سید مطلب پسر سید

ی قدرت و منازعات مرتبط به آن و به عوض آن روی آوردن سودای قدرت و فرمانروایی در سر داشته باشد، با وارد نشدن در حوزه

موالی مشعشعی است که پدرش )سیدبدران(،  فرهنگی، منشأ خدمات شایانی بود. مولامطلب جزء معدودهای به اقدامات و فعالیت

 ی قدرت ننشست و اصولا فکر دستیابیبرادرش )سیدسجاد( و پسرش )سیدمبارک( همگی فرمانروا و حاکم بودند، اما او بر اریکه

از آن،  پس ی علم و ادب باشد ور طلایی مشعشعیان در عرصهی او، عصبه آن نبود. همین خصلت سید مطلب سبب گردید تا دوره

 (101: 1404)قیم، ی وجود گذارندعلمای چندی از خاندان مشعشعی پا به عرصه

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jl

aw
st

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
05

 ]
 

                             6 / 16

https://jlawst.ir/article-1-980-fa.html


 
 

 در خوزستان یمشعشع یامرا یدئولوژیو ا ینید تیتحول ماه ریس یواکاو

قدرت رسیدن پسرش سید مبارک، از قدرت و نفوذ او برای بسط، ترویج و آموزش علوم آن دوره، استفاده  سید مطلب پس از به 

ی علوم دینی در حویزه، به تربیت نسل جدیدی از امرای دانشمند و عبداللطیف جامعی و تأسیس مدرسهکرد. او با دعوت از شیخ 

دانش پرور مشعشعیان، همت گماشت. پیش از آن نیز سید مطلب نهایت احترام و اکرام را نسبت به پدر شیخ عبد اللطیف ؛ یعنی 

 (2۵۵: 4ه.ق، ج  1381)افندی تبریزی، بود شیخ نورالدین علی ابراز داشت و او را در دورق، مسکن داده

پسر شیخ نورالدین، یعنی شیخ عبداللطیف نیز از عالمان دینی بود، که به دلیل احاطه بر علوم آن دوره، او را ابی جامع لقب داده  

و  سید مطلب به ترویج کند. اهتمام و عنایتبودند. او از شاگردان شیخ بهایی بود و مؤلف امل الأمل، او را فقیه صالح معرفی می

 ی دانش دوستی و دانش پروریشیخ عبداللطیف، نشان دهنده آموزش علوم و توجه خاص ایشان به شیخ نورالدین علی و بعدها به

الدین محمد بن حسن استرآبادی، شرح فصول خواجه نصیر را به نام سید مطلب مشعشعی  او است؛ به همین دلیل مولانا کمال

ی علوم دینی در حوزه توسط سید مطلب، با هدایت و مدیریت شیخ عبداللطیف جامعی، تأسیس مدرسه(. 14: 14۵1)کسروی، نوشت

ی علوم دینی، تعداد های دینی در مناطق تحت نفوذ مشعشعیان داشت و با گشوده شدن مدرسهنقش مهمی در گسترش آموزش

رداختند و علمای بزرگی در دامن آن پرورش یافتند. سید خلف زیادی طلبه و هم چنین امرای خاندان مشعشعی، در آن به آموزش پ

 -401سید خلف مشعشعی)(. 12: موسوی مشعشعی)ی تربیت یافتگان همین مدرسه بودندو سید راشد، پسران سیدمطلب، از جمله

یل و گرایش به علوم زیرا نه تنها راه و روش پدر را در م( 1۵: 14۵1)کسروی، ه ق( را باید فرزند خلف سید مطلب دانست 1818

شاعری  یسید خلف دارای قریحه. آن روز دنبال کرد؛ بلکه فراتر از او، در این راه آن چنان پیش رفت که یکی از علمای شیعه گردید

: 1، ج 1441)خوانساری، نیز بود. ریاضت پیشگی و عبادت سید خلف، سبب گردیده بود تا همواره او را در عبادت، مثال بزنند

214-211) 

ر های او است، که مزید بگرداند کتاباما آن چه شأن و منزلت علمی سید خلف مشعشعی را بیش از هر چیز برجسته و متجلی می 

ی شاعری این عالم بزرگوار است. تألیفات او در انواع مختلف علوم از صرف شجاعت، عبادت، علاقه به عمران و آبادانی و قریحه

 (23۵:  2ه.ق، ج  1381افندی،)عربی و فارسی و فضائل معصومین از بیست عنوان کتاب فراتر استو نحو و کلام و منطق و شعر 

دانشمندان بزرگ شیعه است.  بایست از پسر او سید علی، معروف به سید علی خان نام برد؛ او نیز از جملهمی بعد از سید خلف

دانش . (10:  3ه.ق، ج  1381افندی،)تصوف نیز گرایش داشته است که بهمیداند، « اکابر علما»ی کتاب ریاض العلماء او را از نویسنده

ی سیدعلی مشعشعی، سید نعمت الله جزایری، نیای سادات پرورری و دانش دوستی امرای مشعشعی، سبب گردیده بود تا در دوره

(. 12: 14۵1)کسروی، عزیمت کند جا سکونت گزیند و پس از مدتی به شوشتر جزایری خوزستان، از جزایر به حویزه آمده و در آن

سید نعمت الله جزایری در کتاب الانوار النعمانیه پس از ذکر دوستی و مراودهی خویش با سیدعلی، او را در علم، ادب، عبادت، 

برخلاف سید مطلب و سید خلف، سید علی (. 141ه.ق:  140۵)شبر، رسیدگی به حال مردم و شعر، سرآمد توصیف کرده است

راند. با این وجود علیرغم نا قمری حاکم مشعشعیان بود و بر حریزه و اطراف آن حکومت می 1800تا  1818از سال مشعشعیان 

 ( 20۵: 0ه.ق، ج  1384)عاملی،های زیر، از او به یادگار مانده استی حکومت سیدعلی، کتابهای دورهها و درگیریآرامی

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jl

aw
st

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
05

 ]
 

                             7 / 16

https://jlawst.ir/article-1-980-fa.html


 

 53-81، صص 8531، دوره اول ، سال چهارم ، زمستان  53شماره 

ید علی بن سید عبدالله نام برد؛ سیدعلی و پدرش سید عبدالله، هر دو از ی او سپس از سید علی بن سید خلف، باید از نوه

ق 1841فرمانروایان مشعشعی بودند. سیدعبدالله برای مدت کوتاهی، یعنی هفت ماه و بیست روز، والی مشعشعیان بود و در سال 

ق، حاکم مشعشعیان 1121یگر در سال ق، به مدت هشت ماه و بار د1112بدرود حیات گفت، و پسر او سید علی، یک بار در سال 

گردید. از آن جا که علم و ادب در آن دوره از رونق و شکوفایی خاصی برخوردار بود و سید عبدالله نیز همانند پدرش سیدعلی و 

ام گرفت، هر چند مقجدش سیدخلف، دانش پرور و دانشمندان بود، همواره از سوی اهل قلم و علمای دینی مورد احترام قرار می

ریزی و بسط پایه(. 4۵1: 1402)رنجبر، ی علوم دینی، به جایگاه رفیع سید علی و سید خلف نمی رسیدو شأن علمی او در زمینه

های بعدی این امر تداوم یابد و فرزندان امرای آموزش علوم دینی و معارف اسلامی توسط سید مطلب سبب گردید تا در نسل

 یی معارف دینی را نیز پیشهی علم اندوزی در حوزهاحب حکم والیگری نبوده، شیوهمشعشعی فقط به فکر کسب قدرت و تص

 (08-11:  3ه.ق، ج  1381افندی،)خود سازند

 مشعشعیان فرهنگی دینی خدمات

 دماتزمینه خ این در و داشته ایران فرهنگ و علم تمدن، تاریخ، در سزایی به نقش تاریخ طول در حکومت مشعشعیان در خوزستان

 شعرا، دانشمندان،. است این مطلب گواه اش ارزنده خدمات و شاپور جندی تأسیس. است نموده اسلام جهان و ایران به شایانی

. کردند یفاا عربی و اسلامی تمدن و فرهنگ عرصه در بسیار مهمی نقش و برافراشتند قد خطه این درای برجسته پزشکان و فلاسفه

 طور هب شعر و عام طور به ادبیات دوره این در. است خوزستان در ادبیی هادوره ترینغنی و شکوفاترین از یکی مشعشعیان دوره

 افراد که طوری به اندداشته ادیبان و ادب به شایانی توجه بودند فضیلت و علم اهل خود چون خاندان این. رسید به پیشرفت خاص

 جای به خود از ارزشمندی آثار توانستند.. . و بن خلف خان علی سید و موسوی الدین شهاب و حویزی رحمه ابن چون نامداری

 ودایس اینکه بدون آغاز او جدی شکل به مشعشعی مطلب سید با مشعشعی زادگان والی و حاکمان فرهنگیهای فعالیت. بگذارند

 فعالیتهای و اقدامات به آوردن روی با آن، با شد مرتبط. « منازعات و قدرت حوزه در شدن وارد جای به باشد داشته سر در قدرت

 یاد ادب و علم عرصه در مشعشعیان طلایی عصر عنوان به وی دوره از از نیکی نام و گردید شایانی خدمات منشأ فرهنگی،

در را مورد بررسی قرار داده است.  نقش مشعشعیان در ترویج مذهب تشیع(1443 بیت سیاح(. )11: 140۵شود)عبداکریم اللامی، می

ق، ه. 033نهضت شیعی مشعشعیان در زمان حکومت شاهرخ میرزا در خوزستان به رهبرى سیدمحمد مشعشع، در سال  حقیقت،

این حکومت از ابتدا به عنون حکومت دینی پایه گذاری شد. مذهب اصلی حاکمان این حکومت تشیع بود و ین افراد شکل گرفت. 

 خود از بزرگان و عالمان مذهب تشیع بوده اند. 

این دولت در را مورد بررسی قرار داده است.  نقش حکومت مشعشعیان در رشد فرهنگ علمی جنوب غربی ایران (144۵ )حسنی

زمان کوتاهی توانست با ارتقای فرهنگ دینی و علمی مردمان شیعه ساکن در این منطقه، دانشمندان بزرگی را تربیت کند که با 

تأثیر مشعشعیان در ( 1442قیم و همکاران)و علم تاثیر فراوانی برجای گذارند. ها و آرای ویژه خود در سیاست، فرهنگ نگاشته

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jl

aw
st

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
05

 ]
 

                             8 / 16

https://jlawst.ir/article-1-980-fa.html


 
 

 در خوزستان یمشعشع یامرا یدئولوژیو ا ینید تیتحول ماه ریس یواکاو

هـ.ق در منطقه جنوب عراق و خوزستان  038م/1341در سال را مورد بررسی قرار داده است.  ساختار اجتماعی و فرهنگی خوزستان

حلی نضج گرفت که به سرعت به حکومت  نهضت مذهبی شیعی به رهبری سیدمحمد بن فلاح از شاگردان احمد بن فهد بن علامه

این حکمرانان مردمانی بزگوار، علم دوست، اهل فضل و دانش بودند. به این جهت آنان موجبات رشد فرهنگی . محلی تبدیل گشت

انی رو شکوفایی علم و هنر منطقه خوزستان را فراهم آوردند. دیری نپائید که خوزستان عموماً و حویزه خصوصاً)بعنوان مرکز حکم

خوزستان در آن زمان (یکی از مراکز عمده علمی فرهنگی شد. مرکزی که طالبان علم و جویندگان فضیلت و ادب آهنگ آن نمودند 

  .و در آن رحل اقامت افکندند. مفسرین، فقها، حکما، ادبا و شعراء بزرگی از آن ظهور نمودند

 شتربی هجری نهم و هشتم قرون دررا مورد بررسی قرار داده است.  تاریخ سیاسی ، اجتماعی و فرهنگی مشعشعیان( 1404بهرامی )

 هاجنبش عالیتف و شیعی عالمان تبلیغ با. بود دشوار بسیار شیعی هایگروه برای فعالیت و بودند سنی کشور سران و ایران جمعیت

 میشد زودهاف ایران شیعی جمعیت بر روز به روز اند، داشته تمایل شیعه به که مشعشعیان و حروفیان سربداران، مانند هاییخیزش و

 سمیر ایران در را شیعه مذهب تا نمود مهیا صفویان دولت برای را زمینه و شد تشیع روزافزون رشد باعث هاگروه این فعالیت و

 اجتماعی -اسیسی جنبش این فعالیت. داشتند تشیع به مردم آشنایی در زیادی نقش که بودند هاجنبش این از یکی مشعشعیان. کند

لی ح فهد ابن فلاح که از شاگردان خاص بن محمد سید اقدامات با است داده اختصاص خود به را خوزستان از قرن پنج حدود که

 شعشعیانم یافتن دست وها پیشروی باعث علی سید پسرش، نظامی اقدامات و سید محمد فعالیت .شد شروع بود شیعه بزرگ عالم

 عنوان به آن از پس و مستقل سال شکل هفتاد مدت به مشعشعیان. شد حویزه مرکزیت به ایران غرب جنوب از بخش عظیمی بر

 .دشدن ادبا و علما و شعرا به فراوانی خدمات منشأ مدت این در طی و کردندمی حکمرانی خوزستان بر مرکزی دولت جانب از والی

 در زمینه ایدئولوژی آنها و میزان اهتمام آنها نسبت به توسعه آن مطالب زیادی گفته نشده است.

 ایدئولوژی مشعشعیان

های مختلفی وجود دارد که گاهی ایشان را فاسد العقیده معرفی نموده اند و برخی ایشان را در باب ایدئولوژی مشعشعیان دیدگاه

حکومت مروج دین اسلام و مذهب شیعه بوده و اعتقاد فراوانی به اصل مهدویت و امام عصر داشته دانسته اند. این صحیح العقیده می

و همواره بر این سه موضوع تاکید فراوان داشته و به ترویج و تبلیغ دین اسلام، مذهب شیعه و اصل مهدویت پرداخته اند. این 

شته است که برخی از مورخان پایه گذاری این سلسله را عاملی در ای اهمیت داموضوعات و اصول مورد تاکید مشعشعیان به اندازه

های تحت سلطه و علاوه بر آن جهت فراهم شدن بستر ورود و ترویج اسلام، مذهب شیعه خصوصا شیعه دوازده امامی در سرزمین

د مین دانسته اند. در بابا فاسهای پیرامونی آن شده است که این مسائل عاملی در جهت تحول فرهنگی و تمدنی در این سرزسرزمین

العقیده بودن ایشان گزارشاتی آمده است که رهبران مشعشعی در گزارشات، خود را امام عصر خوانده اند و حتی ادعای خدایی کرده 

اند. از جمله ایشان سیدمحمد بن فلاح موسس این حکومت بوده است. وی که در واسط عراق زاده شد جزو شاگردان علامه شیخ 

مد حلی از اکابر صوفیه و از بزرگان علمای شیعه امامیه عصر خود بود. سیدمحمد با تکیه بر تعالیم شیخ احمد و بهره گیری از اح

کتابهای او بویژه کتابی خاص در علوم غریبه اقدامات خود را آغاز نمود و با تکیه بر این علوم غریبه کار او بسیار رشد کرد و حتی 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jl

aw
st

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
05

 ]
 

                             9 / 16

https://jlawst.ir/article-1-980-fa.html


 

 53-81، صص 8531، دوره اول ، سال چهارم ، زمستان  53شماره 

اهل و عشیره خود نیز اعلام میکرد که من تسخیر عالم خواهم کرد و من مهدی موعود هستم. چون کلام در این زمان در میان 

ای که سیدمحمد به گوش استادش شیخ احمد حلی رسید، وی دستور قتل او را صادر کرد. پس از آن سید دستگیر شد و با حقه

روهی از عشایر آن منطقه به او پیوستند و در این زمان خود را بکار برد توانست خود را خلاص کند و به منطقه کسید بازگشت و گ

ق ظهور کرد. درباره ادعاها، اندیشه و ماهیت فکری سیدمحمد ین فلاح نظرات مختلفی  020به نام مهدی ملقب ساخت و در سال 

ت، آموزه اساسی و شالوده در منابع گوناگون بیان شده است. در این خصوص بر غالی گری آنان تاکید فراوان شده است. مهدوی

(. بنابراین در رابطه با ایدئولوژی مشعشعیان خصوصا در رابطه با مبانی 2۵14،21رود) احمد کسروی،اندیشه سیدمحمد به شمار می

کرده است. این مذهبی سیدمحمد بن فلاح ذکر این موضوع دارای اهمیت است که ایشان خود را نائب امام زمان مطرح می -فکری 

ع در آثار و منابع بسیاری که هم مربوط به مشعشعیان و هم غیر مشعشعیان است ذکر شده است. نظریه حجاب یا نیابت نیز موضو

ای است که در رابطه با اعتقاد و ایدئولوژی سیدمحمد در رابطه با جانشینی و نیابت امام عصر)عج( مطرح شده است. همچنین نظریه

است وی که در زمان حیات پدرش سر رشته امور را به دست گرفت و آنان را به قبول ادعای در موردسید علی مشعشعی نیز آمده 

خود مبنی بر اینکه روح امیرالمومنین در وی حلول کرده است و آن حضرت زنده است، فرا خواند. او به مقدسان بی احترامی و بی 

هایی که رد و بدل د و همواره سلاطین و فرمانروایان در نامهادبی کرد و پدرش )سیدمحمد بن فلاح( در تربیت و ارشاد او فرو مان

نمود. سید علی بن سیدمحمد معروف به مشعشع از برخی کردند اما اظهار عجز و درماندگی میشد به کارهای فرزندش استناد میمی

ت او به همین اندازه اکتفا نکرد و گردد که ادعای مهدویت کرده اسنوشته هایش که در میان یاران او پخش و منتشر شده آشکار می

(. علاوه بر آن صوفیگری نیز در میان مشعشعیان 314،1404چنان که نقل کرده اند ادعای الوهیت) خدایی( نیز نموده است) کلیدار،

ک وو رهبران آن وجود داشته است. روایات زیادی مبنی بر اینکه خاندان مشعشعی گرایش به صوفی گری داشته اند و سیر و سل

صوفیان را مورد تاکید قرار داده اند وجود دارد. به عنوان مثال سید علی خان و پدرش سید خلف از بزرگان دانشوران بوده اند و هر 

باشد)بیگ دو تمایل به تصوف از خود نشان داده اند. سید علی خان از شاگردان شیخ عبداللطیف بن علی بن ابی جامع می

های مذهبی و اجتماعی که از جوهره و درون مایه تصوف و تشیع برخوردار ن بیان داشت که جنبش(. شاید بتوا180،1404افندی،

سازد که حلقه نخستین آن سربداران و حلقه واپسین آن نهضت مشعشعیان است) منتظرالقائم و بودند زنجیری را می

دانستند که مشعشعیان که خود را منتسب به شیعیان می (. برخی نیز ایشان را صحیح العقیده دانسته و معتقد بودند13،1442شاهمرادی،

 ای داشتند و اساسهای الهی، دینی و مبانی اسلامی نگاه ویژهرویکرد و مبانی فکری و ایدئولوژی خاص خود را داشتند و به آموزه

 و بنای حکومت خود را بر مبانی دینی و الهی پایدار نمودند. 

 اندیشه مهدویت در میان مشعشعیان

های فراوانی مانند اندیشه مهدویت که از صدر اسلام تاکنون همواره در جامعه اسلامی مطرح بوده، در طول تاریخ، دچار آسیب

ها با گرایش شیعی، اهمیت بسیاری دارد که ها و جنبشمدعیان دروغین مهدویت، شده است. قرن نهم قمری در تاریخ فعالیت گروه

های یاد شده، صفویان و مشعشعیان به تشکیل ها به حساب آورد. از جنبشاز زمره این حرکتتوان صفویان و مشعشعیان را می

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jl

aw
st

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
05

 ]
 

                            10 / 16

https://jlawst.ir/article-1-980-fa.html


 
 

 در خوزستان یمشعشع یامرا یدئولوژیو ا ینید تیتحول ماه ریس یواکاو

حکومت موفق شدند، با این تفاوت که حکومت مشعشعیان برخلاف صفویان فراگیر و دیرپا نبود، چون بعد از مدتی مغلوب صفویان 

(. اصل مهدویت و اعتقاد به امام عصر 11،1401فت)اصلانی،شدند و حیاتشان به شکل فرمانروایی وابسته و پیرو صفویان ادامه یا

یکی از مهمترین و اساسی ترین رویکرد و اهداف سران آل مشعشع بود که پیوسته بر آن تاکید کرده و در صدد ترویج و توسعه آن 

حکومت بر اندیشه و اصل های پیرامون خود بودند. تاکیدات سران این های مختلف و پیروان و افراد و حکومتدر میان سرزمین

ای بود است که برخی محمد بن فلاح را مدعی مهدویت شناخته اند و در این باره موضوعات و روایات متعددی مهدویت به اندازه

مبنی بر ادعای مهدویت و امام عصر بودن توسط سید محمد بن فلاح ذکر شده است. با توجه به اینکه در مناطقی که حکومت 

های عراق حکومت سنی وجود داشت ولی حکومت مشعشعیان حکومتی شیعی فته بود، مخصوصا در سرزمینمشعشعی شکل گر

در این ناحیه بود. این موضوع همانند عامل اسلام یکی از موضوعات تنش زا برای این حکومت و عاملی مهم برای رویارویی با 

د. علاوه بر پایبندی به دین اسلام و تشیع، اگر چه اعتقاد به مهدویت دشمنان و مخالفان و برخی دیگر از فرق اسلامی و غیر اسلامی بو

فقط مختص به مشعشعیان نبوده است، اما یکی دیگر از موضوعاتی که در صدر و اولویت اصول حکومت مشعشعیان و در راس 

ر بود. در واقع مهدویت تفکرات و ایدئولوژی سران حکومت مشعشعی وجود داشت، اعتقاد و ایمان به اصل مهدویت و امام عص

داده است، بنابراین مهدویت، آموزه مرکزی های مشعشعیان و در صدر ایشان سیدمحمد مشعشعی را تشکیل میبخش اعظم اندیشه

دهد. آید و این موضوع حجم زیادی از کتاب کلام المهدی را به خود اختصاص میو شالوده اندیشه سیدمحمد بن فلاح به شمار می

ند کر همه جای کتاب کلام المهدی به زندگی، اصل و نسب، مادر و کلاً تفکرات شیعه در باب امام زمان)عج( اشاره میسید محمد د

شود. از نظر وی، امام مهدی در زمان ظهور از چنان توانایی و شرایط ظهور و مبارزات امام را بعد از ظهور با ظلم و ستم یادآور می

ای مقابله با او نیست و به صورت اجتناب ناپذیری همه مردم تسلیم او خواهند بود و این اجبار برخوردار است که هیچ کس را یار

یابد، شخصی که از فرصتی را برای آزمایش صالحان از ناصالحان باقی نمی گذارد. در این وضعیت وجود نایب امام ضرورت می

نتخاب شود که اارد و در این صورت فرصتی برای مردم فراهم میتوانایی امام برخوردار نیست و برای پیروزی به یاری شدن نیاز د

کنندیا از پرهیزکاران حامی قائم مقام امام زمان یعنی سید محمد باشند یا از عصیانگران. یکی از کتبی که در رابطه با مبانی فکری 

ق( از عالمان دینی شیعه و از 1818ی)کند مجالس المومنین اثر قاضی نورالله شوشترمشعشعیان خصوصاً اندیشه مهدویت بحث می

های عالمان اهل سنت به رشته تحریر درآورده است. قاضی سلسله سادات مرعشی شوشتر است که آثار مهمی را در مقابله با دیدگاه

نورالله از قول سیدمحمد بن فلاح نوشته است که ایشان گفته است: من ظهور خواهم کرد و مهدی موعود من خواهم 

(. به عبارت دیگر در این منبع ذکر شده است که سیدمحمد دارای اندیشه مهدویت بوده و در اکثر مواقع خود 114،1414بر،بود)رنج

را مهدی خوانده است. هر چند که ممکن است این نوشته خالی از اغراض نباشد و هم چنین ممکن است منظور از اندیشه مهدویت، 

توان بیان داشت که با توجه به اندیشه منجی که در هر آیین و مذهبی به صورت کلی می اشد.نائب امام زمان خواندن از سوی ایشان ب

ای که در جامعه وجود دارد و در دین اسلام نیز آیات و روایات متعدد موید این مطلب است، سیدمحمد بن فلاح با توجه به زمینه

ود. وی در ابتدای فعالیتش مدعی شد که مهدی موعود منم و به آن دوران برای اظهار مهدویت وجود داشته است، چنین ادعایی نم

زودی ظهور خواهم کرد و پس از اینکه این ادعا موجب تکفیر او از جانب استادش ابن فهد شد، برای رهایی از ادعایش آن را 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jl

aw
st

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
05

 ]
 

                            11 / 16

https://jlawst.ir/article-1-980-fa.html


 

 53-81، صص 8531، دوره اول ، سال چهارم ، زمستان  53شماره 

بران و سران حکومت مشعشعی تعدیل نمود و خود را به عنوان حجاب، نیابت و قائم مقام معرفی کرد. این رویکرد در میان همه ره

وجود داشته است با این تفاوت که برخی از آنان مانند سیدمحمد بن فلاح به صورت جدی بر آن تاکید و پافشاری نموده است و 

 در برخی از آنان این جدیت و پافشاری وجود نداشته و صرفاً در حفظ این اعتقادات و نه ترویج و بسط آن اهتمام داشته اند. با این

شود. در حالی که منابع از چگونگی باورهای عقیدتی حال دوران سید مبارک آغاز تحولی دوباره در اعتقادات مشعشعیان قلمداد می

توان از دل منابع متعدد مخصوصاً ق صفویان به حویزه سکوت کردند، ولی مطالبی را که می 413رهبران مشعشعی پس از یورش سال 

عقاید والیان مشعشعی بعد از تسلط صفویان بر آنها به دست آورد، موید این است که روند تعدیل منابع دوران صفوی در مورد 

اعتقادی مشعشعیان مخصوصاً در موضوع نائب امام زمام )عج( از زمان سید مبارک آغاز گردید. شیخ عبداللطیف از عالمان شیعه و 

در حویزه زندگی کرد و نقش مهمی را در تعدیل برخی باورهای از شاگردان شیخ بهایی، به دعوت سید مطلب مشعشعی مدتی را 

مشعشعیان عهده دار گشت و در مدرسه دینی که تحت ریاست او افتتاح شد، تعداد زیادی طلبه به ویژه از فرزندان بزرگان مشعشعی 

و افراطی در آموزش و تربیت  در آن مدرسه به تحصیل پرداختند. در واقع مدرسه شیخ آغاز شیوه جدید و به دور از عقاید باطل

های علمی نام آوری از مشعشعیان در علوم دینی مشعشعیان بود که در مدت کوتاهی منجر به رشد و شکوفایی و معرفی شخصیت

 (. 41،1401را موجب شد)اصلانی

 نتیجه گیری

دارد. خیزش نوربخشیان، صفویان و های شیعی اهمیت بسیاری هایی با گرایشها و جنبشسده نهم هجری در تاریخ فعالیت گروه

ها قرار دارند، که به رغم تمایز عناصر نژادی مخاطبان و حامیان آنها، و تفاوت مناطق ها و جنبشمشعشعیان در زمره این گروه

به تشکیل  قهای مذکور، صفویان و مشعشعیان موفاز جنبش. ها در رویکردی مبالغه آمیز به تشیع همانند بودندفعالیت، همه این گروه

حکومت شدند، مشعشعیان به عنوان یک خیزش اجتماعی متأثر از شرایط سیاسی، اجتماعی و فرهنگی سده نهم هجری، به ویژه 

هی اجتماعی، و هم چنین گرو -های سیاسی در واقع مشعشعیان، جنبشی با ویژگیبوده اند. منطقه جنوب بین النهرین و خوزستان 

ق.( و پس از  114۵های اعتقادی خاص، در درازای دوره حیات خود تا پایان حکومت صفوی )ویژگیو مبتنی بر  دینیبا ماهیت 

های اجتماعی، بافت جمعیتی و نوع معیشت پیروان سید محمد بن فلاح، در بستر شرایط زمینه لحاظ بهبوده اند. این حکومت آن 

اعراب منطقه ای عنوان جنبشی برخوردار از حمایت نظام قبیلههای هشتم و نهم هجری، توجه شده، و به سده اجتماعی و سیاسی

مذکور و متأثر از مقتضیات چنین نظامی معرفی شده است. از حیث اعتقادی و فرقه ای، تأملات سید محمدبن فلاح با محوریت دو 

ت ته، به طوری که موجودیرسد او از منظری نو به این دو اصل نگریستنظیم شده است. به نظر می ترویج تشیعاصل مهدویت و 

های همسان به دست آمده است. اما این نگرش جدید سید محمدبن ها و اندیشهمتمایز ماهیت فکری مشعشعیان در میان جنبش

های او، بیشتر در ترکیب نوین ماترک فلاح جایگاه او را تا مرتبه مؤسس مکتب اعتقادی بالا نمی برد. در واقع، اهمیت اندیشه

اسی سده یو س ر زنجیره جریان اعتقادی ملهم از تصوف و تشیع است. مشعشعیان، متأثر از شرایط اجتماعی، اقتصادیگذشتگان، د

ها و نیازهای خود را در تعالیم سید محمدبن فلاح دیدند و به دنبال دعوت او حرکت اجتماعی نهم هجری، پاسخ بسیاری از پرسش

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jl

aw
st

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
05

 ]
 

                            12 / 16

https://jlawst.ir/article-1-980-fa.html


 
 

 در خوزستان یمشعشع یامرا یدئولوژیو ا ینید تیتحول ماه ریس یواکاو

زستان و جنوب بین النهرین آغاز کردند و در نهایت موفق به پی ریزی حکومتی را در براندازی مراجع قدرت سیاسی منطقه خو

مستقل شدند. البته شایان ذکر است که رهبری این جنبش، همچون سایر جنبش ها، بر اساس اصول اعتقادی و ایدئولوژی مشخص، 

 و تمدن و تاریخ در سزایی به نقش تاریخ طول در ند. وجود این حکومت در خوزستانبه ترسیم جامعه مطلوب آرمانی دست زد

 ترین غنی و شکوفاترین از یکی مشعشعیان است. دوره داشته اسلام جهان و ایران به شایانی خدمات و است داشته فرهنگ و علم

 مدارس داشتند. آنها ادب و علم به شایانی توجه بودند فضیلت و علم اهل خود چون خاندان این. است خوزستان در ادبیی هادوره

 که بود عبداللطیف شیخ مدرسه مدارس، آن جمله از. دادند قرار خود حمایت مورد را ادیبان و دانشمندان و تأسیس را هاکتابخانه و

دربار فرمانروایان آل مشعشع )نیمه قرن نهم( محل تجمع فقیهان شیعه، این دوره . گردید مشعشعی شاهزادگان تربیت برای محلی

صوفی خوزستان پدید آمد.  -و نحویان شد. و در پرتو حمایت آنان دوره در خشانی در فرهنگ و تمدن شیعی  دانشمندان و شاعران

ی متعدد و متنوع در انواع مختلف علوم از شعر که مؤلفان، عالمان و ادیبان آن نهضت فکری و ادبی فعال و پرنشاطی را با خلق آثار

طب و ریاضی... را به وجود آوردند از عوامل مهم که به  و مذهبی و علوم طبیعی وو نثر و فلاسفه و کلام و منطق و علوم دینی 

عدد های غنی و متاین زمان کمک شایانی نمود، تأسیس مدارس و مراکز علمی و کتابخانه پیشرفت تمدن و فرهنگ در خوزستان در

های نامداری و همچون یادی یافته بود و نابغهبود به طوری که کسب دانش و فراگیری علوم و فنون در آن عصر ارزش و اهمیت ز

 در هویزه تصرف ابن رحمه حویزی، شهاب الدین موسوی، سیدعلی خان بن خلف... توانستند آثاری ارزشمند از خود برجای نهند.

 هبهانب از واسط در غرب تا -حکومت شیعی مشعشعیان با قلمرویی نسبتاً بزرگ آغاز و فلاح بن قمری توسط سیدمحمد 03۵ سال

ش سال پی حدود هفتاد -و کرمانشاه و از شمال در مواردی تا نزدیکی بغدادو قطیف و احساء در شرق و از جنوب به خلیج فارس  و

 عشعیمش جنبش از صفوی نهضت رهبری تأثیرپذیری مهم نکتهاز آغاز حکومت صفوی و اعلام رسمیت تشیع از سوی آنهاست. 

 در و شود می اشاره اربعه مذاهب فقیهان توسط جنید محاکمه موضوع به حلب تاریخ در. است نشده یاد آن از چندان که است

حاظ زمان و جغرافیای جنبش مشعشعی، منطقی ل از. است شده یاد«مذهب شعشعی» عنوان به جنید از محکمه، آن جلسه صورت

به آن تأسی کند و حرکتی نو را در روابط سیاسی مشعشعیان را پیش رو داشته باشد و  -است که جنید صفوی الگوی اعتقادی

صفویان و مخاطبشان بنیان بگذارد، حرکتی که نهایتاً به کسب قدرت حکومتی ره برد. قاعدتاً این پیشگاهی مشعشعیان در ماخذ دوره 

 اعتقادی بد ،اعتقادی همگونی رغم علی و ناباورانه که آید نمی میان به ذکری آنها تقدم از فقط نه و یابد صفوی نمودی نمی

در باب  .شود صفوی به خوزستان و خاتمه حکومت مستقل مشعشعی می اولاسماعیل  413 سال یورش گر توجیه مشعشعیان

ب های فراوان امام غایایدئولوژی آنها باید گفت که تمام کوشش سید محمد موسس این حکومت و بازماندگانش در اثبات توانایی

در جهت اثبات ضرورت حجاب است که امر آزمایش را ممکن میدارد و در این جهت سیدمحمد مقام و مرتبه نیابت خودش را از 

هم نیز برای آزمایش مردم است. مشعشعیان و علی الخصوص نظریه پرداز و موسس آنها سیدمحمد دانست، آن از طرف خداوند می

داند. به عبارت دیگر سیدمحمد و دانست و ظهور وی را نیز برای پایان دادن به آن میدلیل غیبت امام را چیرگی ظلم و ستم می

ام علی )ع( و دیگر امامان شیعه علی الخصوص امام مهدی)عج( دیگر جانشینان او مسلمان، دارای مذهب تشیع بوده و نسبت به ام

 و موضوعات پیرامون مناسک شیعه بخصوص نظریه مهدویت دارای تعصبات و اعتقادات وافری بودند. 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jl

aw
st

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
05

 ]
 

                            13 / 16

https://jlawst.ir/article-1-980-fa.html


 

 53-81، صص 8531، دوره اول ، سال چهارم ، زمستان  53شماره 

 منابع

 کتاب

 .1- ۵ه.ق، ریاض العلما و حیاض الفضلا، قم، مطبعه الخیام ، ج  1381افندی تبریزی، میرزا عبدالله،  -1

 ، عراق، مطبعه العلمی العراق.1،تاریخ الادب العربی، ج1412-1418اس، العزاوی، عب -2

 های آستان قدس رضوی.(، ریاض العلماء و حیاض الفضلاء، مشهد: بنیاد پژوهش1404بیگ افندی، عبدالله بن عیسی) -4

 ، جغرافیای تاریخی خوزستان، اهواز، انتشارات آیات. 1414پور کاظم چلداوی، کاظم،  -3

 0اسماعیلیان،  ۔، روضات الجنات فی أحوال العلماو السادات، قم، مکتب1441دباقربن زین العابدین، خوانساری، محم -۵

 جلد.

 اجتماعی و فرآیند تحولات تاریخی ،انتشارات آگاه. -، ه.ش، مشعشعیان، ماهیت فکری 1402رنجبر، محمد على، -1

 .نشر سهند -پ و نشر آنزانتهران: مؤسسة چا .، تاریخ جغرافیایی عرب خوزستان1413سیادت، موسی،  -1

 م(. 141۵ق /  140۵شبر، جاسم حسن، تاریخ مشعشعیان )تهران، چاپخانه الآداب،  -0

 ه.ق، اعیان الشیعه، بیروت، دار التعاریف للمطبوعات. 1384عاملی، محسن امین،  -4

هنر و تاریخ، تهران، ه.ش، قبایل و عشایر عرب خوزستان، بانگاهی به آیین فصل، شعر،  1412عزیزی بنی طرفی، یوسف،  -18

 ناشر مولف.

 .1، اقدامات فرهنگی سید مطلب مشعشعی، مجله تاریخ اسلام )دانشگاه باقرالعلوم(، شماره  1404قیم، عبدالنبی،  -11

 .10-11الادب العربی فی الاهواز، العراق، منشورات وزاره الثقافه و الاعلام، ص  ،140۵ کریم اللامی، عبدالرحمن، -12

 پایدار.  –ی خوزستان ، انتشارات گام ه.ش، تاریخ پانصد ساله ،14۵1کسروی، احمد،  -14

 .، علی بن موسی الرضا)ع(، قم: دلیل ما1400محمدزاده، مرضیه ،  -13

 انتشارات اسلامیه.  :ناشر 2-1ه.ش، مجالس المؤمنین، نشر اسلامیه، جلد1411مرعشی شوشتری،  -1۵

 .1۵14هسالار ) مطهری فعلی (، به شماره ، کتابخانه سپ«الرحله المکیه»موسوی مشعشعی، سیدعلی خان،  -11

 مقالات

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jl

aw
st

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
05

 ]
 

                            14 / 16

https://jlawst.ir/article-1-980-fa.html


 
 

 در خوزستان یمشعشع یامرا یدئولوژیو ا ینید تیتحول ماه ریس یواکاو

(، تاثیر ادعای مهدویت در ایجاد دئلت مشعشعیان، فصلنامه مشرق موعود، سال اول، شماره سوم، 1401اصلانی، مختار) -1

 پاییز.

وزارت علوم،  .. تاریخ سیاسی ، اجتماعی و فرهنگی مشعشعیان1404بهرامی، بهرام، عباس احمدوند، حاتم یوسفی.  -2

 دانشگاه زنجان -تحقیقات و فناوری 

دومین کنگره بین المللی فرهنگ و اندیشه دینی، قم،  ، نقش مشعشعیان در ترویج مذهب تشیع،1443بیت سیاح, مجید،  -4

 موسسه سفیران فرهنگی مبین،

 11(، سیدمحمد بن فلاح و اندیشه مهدویت، فصلنامه مقالات و بررسی ها، دفتر 1414رنجبر، محمدعلی) -3

سومین کنگره بین المللی  ، نقش حکومت مشعشعیان در رشد فرهنگ علمی جنوب غربی ایران،144۵حسنی, محمدجواد،  -۵

 فرهنگ و اندیشه دینی، تهران، موسسه سفیران فرهنگی مبین،

 41شماره  - 141۵تیر  -ذکاوتی قراگزلو. علیرضا، نهضت مشعشعی و گذاری بر کلام المهدی، مجله معارف، فروردین  -1

 .418و الشیبی، ص  18 ص

های تاریخی، ه ق(، فصلنامه پژوهش108-012(ف تشیع قراقویونلوها)1442شاهمرادی، سیدمسعود و منتظر القائم، اصغر) -1

 سال چهل و پنجم، دوره جدید، سال پنجم، شماره اول، بهار.

در ساختار اجتماعی و فرهنگی . تأثیر مشعشعیان 1442قیم، بهادر، علی بحرانی پور، شهرام جلیلیان، سمیره بداوی.  -0

 دانشکده ادبیات -دانشگاه شهید چمران اهواز  -وزارت علوم، تحقیقات و فناوری  .هـ. ق ( 03۵ – 1111خوزستان ) 

 

  

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jl

aw
st

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
05

 ]
 

                            15 / 16

https://jlawst.ir/article-1-980-fa.html


 

 53-81، صص 8531، دوره اول ، سال چهارم ، زمستان  53شماره 

An Investigation of the Evolution of the Religious Nature and Ideology of the 

Ash'arites in Khuzestan 

Abstract 

In the late ninth and early tenth centuries (15th century) Iran was not a monolithic political unit; 

in the east of Iran weakness was evident in the remnants of the Timurid dynasty, and in another 

part of western Iran, the expansion of Turkmens rule by Qaraqviunlu and Aq. In these 

circumstances, religious-political movements in different parts of Iran were likely to emerge. In 

about 1437 AH / 840 AH In the area of southern Iraq and Khuzestan, the Shi'ite religious 

movement led by Sayyid Muhammad bin Fallah, a student of Allameh Ahmad bin Fahd al-Najj, 

quickly became a local government. The founder of this government was Sayyid Muhammad ibn 

Fallah (d. 1 AH), a scholar of the Hilla area of Iraq, who in 828 AH started his campaign by relying 

on the foreign sciences he had learned from his master (Allameh Ahmad ibn Fahd Hali). With this 

claim, he was able to attract the attention of most Khuzestan tribes. After many wars, he was able 

to establish a central Shi'ite sect of the Shiite dynasty in the year 445 AD. From then on, the 

Mash'ishah ruled independently until 914 AH, and ruled the region for over two hundred years 

after the Safavid invasion. These were the rulers of a benevolent people, a scientist, a man of grace 

and knowledge. To this end, they have contributed to the religious, cultural and scientific growth 

of the Khuzestan region's science and art. It was not long after Khuzestan became one of the major 

religious and scientific centers in Khuzestan in general, and especially as the Khuzestan Governing 

Center. The center where the Taliban made its pilgrimage and stayed in it. Commentators, scholars, 

scholars, writers and great poets emerged from it.  

Keywords: Mashhashiyyah, Seyyed Mohammad bin Fallah, Mahdism, Hawaizah 

 

 

 

 

 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jl

aw
st

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
05

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            16 / 16

https://jlawst.ir/article-1-980-fa.html
http://www.tcpdf.org

